
Scuola Evangelii Gaudium 23 Gennaio 2026: INCONTRO 4.


Comunione e Fraternità (Carità-Prendersi cura)


Relatore: PADRE WALTER DE ANDREIS

Guardiano dei Frati Minori Cappuccini del Convento del Padre Santo (GE)


Un grazie a voi che state facendo questo cammino, perché penso che sia 
impegnativo; conosco pochi, ma qualche faccia la conosco, so che avete 
delle giornate abbastanza impegnative e anche l'essere qua è un impegno, 
proprio per il lavoro che fate e l'impegno che vi state assumendo come 
animatori; grazie a Sara, ad Angela e compagnia varia, perché so che 
mettere in piedi tutta sta roba qui ce ne vuole!, al vescovo, ai vicari…

Grazie della riflessione (don Gianni), perché mi ci vuole parecchio; 
veramente hai fatto una cosa magistrale, grazie! 


Grazie che iniziamo con la Parola di Dio; mi piace iniziare, visto che uno dei 
vostri documenti base è Evangelii Gaudium, allora sfogliandolo -ringrazio 
perché mi avete dato la grazia di riprenderlo in mano, perché succede così, 
non so se da voi succede: magari esce un esortazione, una lettera: che 
bello!, la leggiamo e poi la mettiamo in biblioteca… E lo facciamo anche noi 
frati, forse anche i preti, non lo so, ma succede, e fanno la polvere, 
prendono la polvere.

Allora ho trovato proprio alla fine di questa esortazione - mi piace mettere 
Maria, il mio essere qui è anche grazie a lei; ringrazio il Signore che mi 
accompagna, insieme a Francesco e ad altre figure che poi vi dirò. 


Dice così Papa Francesco al termine di questa esortazione, citando Maria: 
Vergine e Madre Maria, 

tu che, mossa dallo Spirito, 
hai accolto il Verbo della vita 

nella profondità della tua umile fede, 
totalmente donata all’Eterno, 
aiutaci a dire il nostro “sì” 

nell’urgenza, più imperiosa che mai, 
di far risuonare la Buona Notizia di Gesù.


Tu, ricolma della presenza di Cristo, 
hai portato la gioia a Giovanni il Battista, 
facendolo esultare nel seno di sua madre. 

Tu, trasalendo di giubilo, 
hai cantato le meraviglie del Signore. 



Tu, che rimanesti ferma davanti alla Croce 
con una fede incrollabile, 

e ricevesti la gioiosa consolazione della risurrezione, 
hai radunato i discepoli nell’attesa dello Spirito 
perché nascesse la Chiesa evangelizzatrice.


Ottienici ora un nuovo ardore di risorti 
per portare a tutti il Vangelo della vita 

che vince la morte. 
Dacci la santa audacia di cercare nuove strade 

perché giunga a tutti 
il dono della bellezza che non si spegne.


Tu, Vergine dell’ascolto e della contemplazione, 
madre dell’amore, sposa delle nozze eterne, 

intercedi per la Chiesa, della quale sei l’icona purissima, 
perché mai si rinchiuda e mai si fermi 

nella sua passione per instaurare il Regno.

Stella della nuova evangelizzazione, 

aiutaci a risplendere nella testimonianza della comunione, 
del servizio, della fede ardente e generosa, 
della giustizia e dell’amore verso i poveri, 

perché la gioia del Vangelo 
giunga sino ai confini della terra 

e nessuna periferia sia priva della sua luce.

Madre del Vangelo vivente, 

sorgente di gioia per i piccoli, 
prega per noi.

Amen. Alleluia.


 

Vi dico perché lo scelta: mi è piaciuta tantissimo -io non lo ricordavo- ma 
quando dice: “ottienici ora un nuovo ardore di risorti per portare a tutti il 
Vangelo della vita che vince la morte.” 

Tante volte noi “ehi ma oramai semmo tùtti vêgi, non ci sono più vocazioni, 
eccetra”.. caspita! qui è veramente uno sprone… 

“Dacci la santa audacia di cercare nuove strade perché giunga a tutti il 
dono della bellezza che non si spegne”: il Vangelo. 

Secondo me, veramente, questo è un testo meraviglioso! Quindi, se lo state 
leggendo, continuate a leggerlo perché ne vale la pena! 


C'è un'espressione molto bella che io, quando la gente viene a confessarsi, 
la uso; è di Papa Francesco e ogni tanto mi torna in mente:


 la conversione è un cammino che ha come centro il cuore. 




Dice Papa Francesco: “bisogna imparare a custodire il cuore,  perché non 
venga abitato da tante cose, da parole, da presenze, ma poco dalla 
presenza di Dio.

Io dico, quando ti prepari alla confessione, pensa a che cosa sta abitando il 
tuo cuore; lo dico ai bambini e lo dico agli adulti. 

Sarebbe bene una domanda che possiamo portarci: ma da che cosa è 
abitata la mia testa? e il mio cuore? 


E allora, visto che il tema di oggi per voi -è il quarto incontro- se ricordo 
bene, il titolo è: 


Comunità e Fraternità.

 

Come base, avete detto, avete come base gli Atti degli Apostoli, quindi c'è 
un canovaccio di come la prima Chiesa si è mossa, ma non è perché è 2000 
anni fa! forse ci può dire qualcosa anche noi, Chiesa del 2000, tanto per 
dire. 

E allora ho sfruttato questo canovaccio e la catechesi l'ho un pochettino 
spezzata, proprio su queste tappe. 

Però prima voglio dirvi una cosa di un santo, Oreste Benzi, che mi ha fatto 
scoprire tante cose; c'è un'espressione molto bella: “Per capire chi è Cristo, 
è necessario fissare il nostro sguardo sui fratelli innamorati di Cristo”. 

Chi sono? I Santi!

E allora, visto che il nostro amato fratello che mi ha coinvolto (don 
Stefano), mi ha detto “vieni! puoi portare la tua esperienza anche su 
Francesco”; è minima, è piccola, è da poveretto -e allora lì ho ceduto-  
perché i Santi ci aiutano a cogliere che il Vangelo è vita e loro l'hanno 
vissuto, ci hanno creduto: il Vangelo è possibile!

 

E l'hanno vissuto in un certo modo, ognuno dei santi vissuti in epoche 
diverse ha cercato nel suo ambiente, nella storia, nel secolo in cui è 
vissuto, di vivere il Vangelo incarnato in quella realtà lì. 

Quindi voi siete chiamati a essere animatori di comunità parrocchiale in 
questa realtà. Non direte: “ehh, ma una volta…” No! 

oggi cosa possiamo fare noi per vivere il Vangelo,  come l'ha vissuto nel 
’200 San Francesco? 

E vi posso garantire, da quel poco che ho imparato, anche nel periodo 
storico di Francesco, nel ’200 non eravamo in periodi così facili, dove il 
clero non brillava sempre di esemplarità evangelica, eccetera, e dove c'era 
molta confusione.

 

E a volte dico: “ma Signore?”… 




Tra l'altro Papa Leone, che lo ringrazio e ci ha fatto il dono che quest'anno 
è l'anno del giubileo francescano. Ragazzi, qui passiamo da un giubileo a 
un altro!

Qualcuno mi dice: “ma Padre, con tutti questi giubilei, ragazzi, c’è  
l’inflassiun!” 

Io dico: “no, perché ci fa pensare che forse, se ho colto bene l'intenzione 
del nostro Papa attuale, è stato proprio il metterlo lì, come faro; perché, 
se c'è una persona, un santo -tutti i santi sono esempi e fari- Francesco, 
però, è una figura del ’200 che, in modo particolare, ha saputo essere 
riconciliata con se stessa, riconciliata con i fratelli, riconciliata col creato,  
riconciliata addirittura con l’universo completo:  cioè ci fa vedere come si 
può entrare in un cammino di riconciliazione e di conversione.

 

Pensate che la vita di San Francesco è un cammino continuo di conversione. 
Quindi in questo momento io vi parlo -spero di non farvi dormire, spero, 
pensando che siamo tutti in cammino, nessuno è arrivato. 

Nel momento in cui Francesco, San Francesco, si converte, da allora -il 
periodo è durato una ventina d’anni- la Parola di Dio e l'amore alla Chiesa 
è sempre stata fondamento del suo cammino.

 

Quindi, vivere il Vangelo all'interno della Chiesa -e lo vedremo per quale 
motivo- però la Parola di Dio nella Chiesa meditata è quella parola che gli 
permetterà di scoprire il volto di Dio nel cammino della vita, nel suo 
cammino di santità. 

Quindi è importantissimo l'ascolto della Parola nella Chiesa che lui 
chiamava Madre Santa Chiesa Romana. 


Fa un sogno, San Francesco, forse non è così conosciuto: sogna di essere 
una piccola gallina nera… qualcuno di voi è esperto? tanto per dire; avete 
presente le gallinelle americane? Depongono  le uova, ne fanno un certo 
numero, le covano e poi girano, però nascono, schiudono così tanti piccolini 
che fanno fatica a tenerli sotto le ali.

Così vi dico perché ho portato questo esempio: perché, a un certo punto, 
c’erano così tanti giovani che seguivano San Francesco che -è interessante 
la cosa- perché dice “io sono come una mamma e mi metto sotto le ali 
della Madre Chiesa, perché io non riesco a seguire e ad accompagnare 
tutti questi figli”. 

Che bello! Non ha autocentrato tutto su di sé, ma ha detto “io ho bisogno 
della Chiesa perché è madre”, è lei la vera, passatemi l'espressione, è “la 
vera chioccia”, che può riscaldare. 




E una cosa bella che dico -e chiudo subito- è bellissimo che Francesco 
metta  il suo ordine sotto il manto di Maria perché Maria accompagni, 
protegga tutti i suoi figli.

E' una cosa stupenda, a me piace, me la sento madre, anche in quel senso 
lì. 

La Chiesa di Cristo, Francesco diceva, è cattolica -non dico niente di nuovo: 
è universale, questo lo sappiamo- ma è cattolica, estensiva, perché in fondo 
in fondo abbraccia tutti gli uomini, e lì ci siamo; intensiva, perché comunica 
tutto ciò che è necessario per un cammino di santità. 

Quindi comunica la Grazia, comunica la Parola, cioè annuncia la Parola, 
perché pensate un po' che cammino hanno fatto, anche attraverso i 
conoscitori, gli studiosi della Parola, che hanno fatto nella Chiesa, come 
oggi c'è stata messa in mano la Parola di Dio.

Una volta non ce l'avevano, lo sapete meglio di me, oggi ce l'abbiamo lì, 
spero che non rimanga lì, a far muffa e a prender polvere… 

Ecco, sarebbe bello, ogni giorno, la Parola quotidiana che ci viene data dalla 
Madre Chiesa, meditandola un po’: è piccola cosa, ma aiuta. 


Vi dicevo, San Francesco, il suo cammino lo fa, abbiamo detto, nella Chiesa.

Perché? Sapete bene, ma qui poi approfonditelo voi, che al tempo di San 
Francesco c'era il rischio di molte sette eretiche, pensate: Catari, Valdesi, 
Albigesi, eccetera. C’era una grande confusione! 

Alcuni movimenti nascevano per amore alla povertà, dice la Chiesa; 
immaginatevi un po', tutti questi prelati con i cappelloni, vestiti di lusso, 
immaginatevi un po', questi qui reagiscono e fanno il contrario.

 

Pensate a tante teologie che si sono succedute anche nella Chiesa, non 
entro in merito, approfondite, poi avete dei teologi che vi guidano, però 
quante volte ci sono state certe deviazioni o certe realtà sono morte, 
perché erano fuori dalla Chiesa. Direi fuori dall'obbedienza, direi, da 
quella Chiesa che, a me piace pensarla così, come corpo mistico di Cristo e 
noi siamo pecore che seguono il pastore Gesù.

 

C'è una citazione molto bella di Giacomo da Vitry, non so se ne avete mai 
sentito parlare: è un testimone vissuto al tempo di San Francesco. 

Un pezzo da 90, un teologo, eccetera, poi è diventato vescovo, poi è 
diventato addirittura cardinale, eccetera. Conosceva un pochettino la 
situazione della Chiesa di allora -la Chiesa di oggi, la Chiesa di allora, a 
volte ci sono delle cose che si assomigliano- e lui era rimasto così 
amareggiato di come -che non si offendano i monsignori!- di come certi 
prelati vivevano il Vangelo. 




E allora, pensate, vi cito solo una cosa:  “Questi frati stanno aumentando 
assai di numero nel mondo intero, perché imitano palesemente le forme di 
vita della Chiesa Primitiva e la vita degli Apostoli in tutto”. 

(Lettera I  di Giacomo da Vitry, scritta nell'ottobre del  1216  da Genova, mentre si 
recava verso San Giovanni d'Acri. Fonti francescane 2211)

Mi direte, perché questo cardinale, vescovo, studioso, cita i frati, che in 
poche parole erano un gruppetto che stava nascendo di “straccioni”, 
passatemi questa espressione, e li cita e viene testimoniato poi nelle 
“Testimonianze”? 

Forse perché vedeva che qualcosa nella Chiesa non andava… forse nella 
Chiesa di sempre c'è “un qualcosa”, la Chiesa è una realtà che è in 
cammino, è una realtà, fatta di uomini, con le sue fragilità… ma che bello 
pensare che nella comunione, nel confronto, nel dialogo, può nascere, direi, 
maggior chiarezza sul cammino di verità, evangelico, che Gesù ci ha 
proposto. 


Due citazioni ancora rapidissime, dalla Regola Bollata, una frase: “i Chierici 
recitino -riferito ai Chierici francescani- il Divino Ufficio”; non fa un Divino 
Ufficio per i suoi frati Chierici! no, no, dice: “recitate il Divino Ufficio 
secondo la regola della Santa Roma Chiesa” Vedete come è dentro la 
Chiesa, anche per i suoi sacerdoti? (Regola Bollata del 1223, N°82)

 

Altra citazione, (Tommaso da Celano, Memoriale nel desiderio dell'anima, 201):

“se mi capitasse di incontrare insieme un santo che viene dal cielo e un 
sacerdote poverello -ascoltate un po' la finezza e la delicatezza di 
Francesco nei confronti dei sacerdoti- saluterei prima il prete, perché le 
mani di costui toccano il Verbo della vita”. 

Caspita!   Io, sacerdote, mi dimentico che tante volte, forse tutti i giorni, 
tocco il Verbo della vita. Potrei leggere la Parola di Dio tutti i giorni e 
forse non la mastico così bene e non diventa vita.

Ecco, forse oggi la Chiesa ci sta chiedendo e Papa Leone forse ce lo sta 
chiedendo, che il Vangelo che leggiamo, che l’ Eucarestia che celebriamo 
devono diventare vita. Dove? Nelle opere, nel ciò che vivo, nella realtà, nel 
mio quotidiano. 


Cito ancora una cosa che mi ha colpito: San Domenico e San Francesco che 
erano amici però poi, a un certo punto, Domenico dice: “vieni tra noi 
facciamo un'unica squadra”.

“No, no, -dice Francesco- tu vai per la tua strada, io per la mia. Ma siamo 
amici ehh?” E, guardate un po', c'è una situazione molto bella: siccome 
spesso i cardinali chiedevano, direi, promozioni di alcuni religiosi per 
diventare vescovi, guardate cosa dicono Francesco e San Domenico: “se 



volete che portino frutto nella Chiesa di Dio, manteneteli e conservateli 
nello stato della loro vocazione, riportateli in basso anche contro la loro 
volontà”. 

Eh, San Francesco dice: “giù, in terra, siete frati minori!” Mi direte che voi 
non siete francescani! Ma vi porto l'esempio di Francesco, perché 
Francesco- ho letto- con i Santi ha incarnato il Vangelo. 

E un'arma che disarma è la “santa umiltà”! Voi volete disarmare qualche 
orgoglioso, qualche persona prepotente, eccetera? Andate veramente da 
semplici, da umili, come Francesco andò eh, quando andò a una delle 
crociate; va, si trova davanti al sultano e lui è stato molto semplice, non è 
andato a tentare di convertire chissà che cosa, con armi, eccetera; no no, 
con se stesso:  rischiava di morire, ma dice: “io sono venuto, se vuoi,  per 
farti conoscere il Vangelo”.

 

Ancora una cosa, lo dicevo prima, lo ripeto adesso anche di fronte ai 
teologi: siamo qui in cammino tutti, fratelli, lo dico dal Papa, che ci sta 
proponendo un cammino, lo dico dai Vescovi, che, santi uomini, stanno 
facendo davvero tanto per “tenere” un cammino, oggi, in questa Chiesa di 
un “popolo di Dio” che ha le sue fatiche e oggi dobbiamo riconoscere: poca 
gente viene in chiesa, poca gente fa la Comunione, poca gente si confessa, 
eccetera. 

Io me lo chiedo sempre e dico: mah, Gesù è partito dal poco, San 
Francesco è partito anche lui da 12 squattrinati che hanno cominciato a 
seguirlo… forse, non dobbiamo spaventarci dei numeri, ma dire: “io, io, 
personalmente, devo vivere da frate, io da battezzato devo vivere il 
battesimo. Ecco una domanda che possiamo portarci dentro è: “sto vivendo 
da cristiano?”.


 TESTAMENTO 1226: (file n°1 nel “bottone”del sito.) 


La prima tappa la facciamo come 

“ascolto,  insegnamento degli Apostoli e  preghiera”. 


E allora mi sono messo lì il testamento di Francesco: in Francesco -chi 
conosce le fonti francescane trova un “piccolo testamento”, che lo vedremo, 
che è scritto in un momento particolare della vita di Francesco, non proprio 
all’ultimo- Il “testamento” invece verrà scritto da Francesco -o lo 
aiuteranno a scriverlo- proprio negli ultimi periodi. 

E la Regola e il Testamento saranno il cuore pulsante della vita 
francescana; da lì svolgono le “costituzioni” per aggiornamento di come 
vivere il testamento e la regola nell’oggi.

 




Qui c’è, nel Testamento… -pensate siamo alla fine della vita in San 
Francesco: 1226! Siamo nel 2026: 800 anni- …e, dettando questo 
testamento, Francesco ritorna all'origine della sua chiamata. 

Guardate cosa dice: 


All'inizio della vocazione di San Francesco cosa c'è? L'incontro con i 
lebbrosi: fanno schifo, puzzano eccetera… “se li tocco mi contagio, il rischio 
di contagiarmi eccetera”; quindi c'è un rifiuto.

Pensate quanti lebbrosi abbiamo oggi davanti a noi? Forse anch'io sono un 
lebbroso, ecco ho bisogno anch'io di essere accolto! 

Il lebbroso quando dice: “Signore purificami, Signore accettami eccetera, 
almeno tu non escludermi…” e quindi 


noi non dobbiamo escludere nessuno, nemmeno i lebbrosi di oggi. 


Mettiamo all'inizio della vocazione di Francesco l'incontro con la lebbra, con 
il lebbroso e l'incontro col Crocifisso: sembra che questo Crocifisso di San 
Damiano -qualcuno lo conosce bene, ed è un Cristo particolare, perché non 
ha gli occhi chiusi ma ce li ha aperti: è un Cristo sofferente, ma risorto.

E’ stupendo! Mettetelo davanti, mettiamocelo davanti, perché ti apre un 
mondo.




E San Francesco capisce, attraverso le parole anche del Crocifisso che gli 
svela… -probabilmente Gesù che gli parla nel cuore, ascoltando la Parola di 
Dio, guardando questo Crocifisso-… che gli fa capire: “oh quello là non è un 
bastardo, non è un disgraziato, non è un emarginato; io passo attraverso 
quel fratello: 


“ciò che mi era amaro mi è stato trasformato in dolcezza”, 

ma grazie all'azione di Dio! 

E il Crocifisso -Cristo quando gli parla- gli dice: 


“ripara la mia Chiesa” 

anche lì, nel ’200, cosa vuol dire ≪riparare la Chiesa≫? San Francesco, 
all’inizio, pensa a riparare la chiesa e comincia ad andare a riparare la 
Porziuncola, che era una delle piccole chiesette probabilmente dei 
Benedettini, probabilmente San Damiano e qualche altra, e comincia a fare 
il muratore! 

Piano piano poi capirà che il Signore sta chiedendo qualcosa d'altro forse 
la Chiesa un po' più in senso ampio… proprio perché, in quel periodo, la 
Chiesa stava soffrendo tanto. 


C’è un'espressione molto bella, che noi frati usiamo prima di iniziare le lodi, 
l'orazione del mattino, o il vespro alla sera: 


San Francesco dice: “io ti devo lodare, Signore, proprio perché da te 
sgorga ogni bene, sgorga la vita e da quel costato trafitto sgorga la vita”… 
Mi direte che sono cose che sappiamo, ma San Francesco le faceva ripetere 
ai frati tutti i giorni, due volte al giorno, sta benedetta strofa, queste due 
benedette righe, ma perché si imprimessero dentro di loro che è lui che 
agisce. 







Chiede, sempre in questa lettera, in questo testamento, chiede stima e 
rispetto per i ministri di Cristo; cioè Francesco vede con amarezza che 
certe situazioni, anche sacerdotali, erano sofferenza per la Chiesa, 




ma chiede ai suoi frati che abbiano amore rispetto verso i sacerdoti, i 
sacerdoti che toccavano e toccano il pane della vita ecco! E diceva: 
“abbiate rispetto, aiutatevi e pregate per loro”. 


Diceva anche una cosa: siccome c'erano dei prelati che tante volte, quando 
vedevano i francescani in giro borbottavano un po’, li chiamavano a 
predicare in giro! E allora cosa succedeva? Diceva: “però ricordatevi figlioli, 
se qualcuno non digerisce bene la vostra presenza, lasciate perdere, non 
arrabbiatevi, ma è un modo per esercitare umiltà! Andate da un’altra 
parte, non rimanete fermi lì, perché i rancori e certe teste rischiano di 
farvi deviare dal percorso evangelico. 

Dà grande stima ai teologi perché ci permettono anche “di comprendere 
più a fondo le verità della Madre Chiesa, del Cristo”.







“cosa dovevo fare?” dice Francesco. Detto in una una parola: 

scrive la Regola e dice: “vivete il Vangelo”!


La prima vera regola di San Francesco,

la prima vera regola di San Francesco 


è il Vangelo!

Lo ricordo solo, ma sicuramente lo sapete, San Francesco va dal Papa -e qui 
vi cito un episodio- va dal Papa e dice: “adesso ho 12 fratelli che mi 
seguono, vorrei vivere questa “forma di vita” -chiamiamola così, più che una 
regola”. 

Siccome lui aveva il cuore del Vangelo… -ma là, immaginate un po’, avranno 
abbozzato qualcosa su un pezzo di foglio o dove si poteva scrivere allora, 
o forse glielo avranno detto anche oralmente-… vanno dal Papa e dice: “ma 
noi vorremmo vivere questa realtà… Il Papa e tutti i prelati che, 
immaginatevi, lo avranno ricevuto, perché sembravano degli straccioni, 
dicono “che cosa vengono a fare  questi qui” e a un certo punto si mettono 
a ridere e lo congedano dicendo “vabbè fai quello che vuoi” eccetera 
eccetera… 

Il Papa però, nella notte, fa un sogno: sembra che il Papa sostenga, in 
questo sogno, la chiesa, la Basilica lateranense, che era “la prima chiesa”, 
sede episcopale, papale eccetera e quando si sveglia, al mattino, dice: 
“andate a chiamare quelli straccioni là, perché forse quel poveraccio lì 
tutto pezzente, è quello che sta sostenendo in vita la Chiesa…

Cioè, vi rendete conto che Francesco va là per dire: “posso vivere il 
Vangelo?” Che lezione!


Poi, sempre il Testamento, ma stringo, richiama moltissimo i frati alla 
povertà; ricordatevi, la povertà non è fine a se stessa, lo sapete bene. 

La povertà, potremmo dire, ci serve per maturare una libertà e una 
schiavitù dalle cose: se io ho tanti bei gruzzoletti… eh più ne ho, più sono 
schiavo.

Francesco dice: “ragazzi miei siete chiamati a vivere il Vangelo; almeno voi 
cercate di vivere in povertà”. Cioè, personalmente, noi frati, 
personalmente, non dovremmo avere niente; il nostro istituto ha diverse 
cose, ma tutte fanno capo ai nostri superiori. E quindi “all’Ordine”: muoio 
io? non le lascio ai miei eredi, che-e no ghe n'ho, non le lascio ai miei 
parenti: le lascio all’istituto perché sono beni di tutti, nella comunione.

San Francesco richiama continuamente il valore della povertà. 







Richiama il valore della preghiera; dice: 

“i chierici preghino l'ufficio secondo la Madre Chiesa.


Chi non sa leggere, dica il Padre Nostro”: 

il Padre Nostro è il Vangelo, no? 

Oppure richiamava le litanie, il ricordare certe giaculatorie, perché ti 
possono aiutare anche nella giornata.


Richiama il valore del lavoro: lavoro manuale.

Eh, non è una cosa così scontata, perché oggi vogliamo i servetti: devo 
avere la cuoca, la persona che fa questo e quell’altro… 

Diventiamo gestori, anche noi sacerdoti, diventiamo gestori di una realtà.

A volte siamo schiavi nel gestire tutte queste robe qui. 

E io dico benedetta Chiesa che ci porta -e il cammino di Gesù vuole 
questo- che forse chiediamo un po' più aiuto a voi, che ci date una mano. 
Però non infossatevi negli gli stessi errori che abbiamo fatto noi, perché 
abbiamo bisogno di aiutarci insieme a vivere.

Il lavoro per guadagnarci il pane: i frati devono guadagnare il pane; poi 
c'è l'anziano che potrà fare alcune cose, c'è il giovane più portato per 
quello e farà quello, ma ragazzi miei, vi dovete gestire il pane che avete 
guadagnato. 


E c'è una cosa molto bella, dice: “se in caso non avete pane, anche dopo 
aver curato, ricorrete alla mensa della Santa Provvidenza, e vi posso 
garantire -almeno spero che per il Signore continui a benedirci- almeno 
noi che abbiamo la mensa con i poveri, viviamo di quello che la gente ci 
porta  per i poveri. E ne abbiamo veramente tanti… 

Se si lavora per i poveri -io dico sempre- ci ha insegnato Francesco, ci ha 
insegnato Gesù Cristo, se condividi, se il pane è condiviso, poi si moltiplica 



stranamente. La moltiplicazione del pane: sembra strano, ma poi riesci a 
fare delle cose. 

Ha cominciato Gesù, i Santi, Padre Santo nostro, Francesco Maria da 
Camporosso; mi ricordo una cosa bella: un giorno avevamo pochissima roba 
alla mensa per i poveri, cosa faccio? Allora la sera, mi ricordo, vado a 
bussare all’Urna del Padre Santo: “Padre Santo, damm ona man, ghe 
n'hemm bisogn chì,  perché se no, ragazzi, come facciamo a sfamare tutta 
questa gente qua?” Era un periodo di magra.

Beh, voi non ci crederete, il giorno dopo arriva uno con un fuori strada 
pieno di roba; dico a Padre Santo: “ma sei grande!”, la provvidenza del 
Signore. Banalizzo, ma per farvi capire come Francesco insegna.





 Il saluto, questo è importante, ve lo sottolineo un po’: il nostro saluto non 
è ≪pace e bene≫, il saluto nostro, guardate cosa dice Francesco: il Signore 
mi rivelò che dicessimo questo saluto: 


≪il Signore ti dia pace!≫,

e anche noi francescani a volte non lo sappiamo e salta fuori ≪pace e 
bene≫.

Gesù quando appare da risorto, appare e dice: “pace a voi”; Francesco la 
prende e dice: “il Signore ti dia pace”.

Il frutto della pace, qual è? Se io sono un uomo in pace, pacificato con Lui, 
pacificato col fratello, ehh l’azione è buona! 

Pace e bene, poi viene questo pace e bene… ma il vero saluto è ≪il 
Signore ti dia la pace≫. La pace che porta il bene, a fare il bene.




Richiamava i fratelli, i frati a essere pellegrini e forestieri, non attaccarsi 
alle cose. 




Non cercare privilegi e raccomandazioni: “io conosco il monsignore, conosco 
l’altro monsignore: mettici un po’ una buona parola”

Mi piace pensarlo che i privilegi attenti a volte li cerchiamo: “dai una 
piccola raccomandazione… dai metti un po' una spinta eccetera”. 

No, no, cari frati: privilegi no, raccomandazioni no! Perché se la strada che 
state percorrendo non è secondo il cuore di Dio… lascia perdere, basta, 
cambia strada, cambia lavoro, eccetera. 

Avere questo coraggio, umilmente: “dovunque non saranno accolti, fuggano 
in altra terra a fare penitenza con la benedizione di Dio”. Non attaccate: 
“ma guarda quel vescovo, quella persona, quella parrocchia…”, ma lascia 
perdere, stai tranquillo, non agitarti per quello…


 

Obbedienza ai frati -questo è più per i frati-, obbedienza alla Madre 
Chiesa -questo è per tutti-. Noi frati al Generale, al Provinciale e nella 
località, cioè nei singoli conventi, al Guardiano, ok? 

Perché i frati dovrebbero essere esempi di comunione e di unità. Non lo so 
se sempre ci riusciamo; tentiamo, con le nostre piccole miserie.


Chiudo questa parte citando ancora una cosa, dicendo che 

il Testamento e la Regola sono fondamentali per Francesco. 


Un'altra cosa interessante, sempre in riferimento alla preghiera -perché ho 
messo insieme: ascolto, l'insegnamento degli apostoli e preghiera- cito solo 



questa cosa qui: venerazione per la Sacra Struttura. Ripeto una cosa che 
ho già detto e ci ha detto anche il Monsignore: 


chi è da Dio, ascolta la Parola di Dio.

Se sono cristiano, non ascolto le chiacchiere del mondo… ascolto, ma la 
cosa più importante non sono le chiacchiere del mondo, non sono le notizie 
che vedo su Whatsapp o sui social eccetera… 


Le cose più importanti sono la Parola di Dio, 

perché è da lì che io posso prendere il miele, la sostanza per poter essere 
discepolo del Signore.

Quindi un richiamo ancora continuamente ai suoi frati, a chi lo ascolta, 
all'importanza della Parola di Dio.


LETTERA A TUTTO L’ORDINE(file n°2 nel “bottone”del sito.)


 


Dice anche una cosa molto bella, la richiamo velocemente: custodire vasi 
sacri e testi che contengono la Parola di Dio. E dice una cosa, perché nella 
Parola di Dio, dice Francesco, è Dio che mi parla, è Dio che parla a me, che 
parla a me come un uomo. 

Quindi, se quella è parola viva, parola di vita, sta parlando a me, 


è la Parola di Dio, sta parlando a me.

 la Parola di Dio è la parola di chi mi ha generato alla vita:


la sto accogliendo oppure è una chiacchiera qualunque, come ascoltare i 
socia o sentire una barzelletta


E, a proposito di ascoltare la Parola di Dio, di lui che parla attraverso il 
Vangelo, è proprio perché questa Parola deve diventare un criterio di 
discernimento. 

Come faccio a cogliere, come muovermi in questa società così complessa, 
così difficile, eccetera? Mi specchio nella Parola. 




Cosa mi sta dicendo Gesù? Cosa mi sta dicendo la Madre Chiesa attraverso 
la proposta del Vangelo quotidiano? 

E se la leggo tutti i giorni, quella Parola -io lo dico ai miei confratelli, lo 
dico a me stesso- predichiamo un briciolo, anche nel feriale, un minuto e 
mezzo; ma quella Parola, prima di far bene agli altri, fa bene a te che 
l'annunci, perché ne abbiamo bisogno di noi. 

Perché quella è medicina, quella è la vita. 


Fractio Panis   

(E’ Francesco qui che scrive a tutto l’Ordine).


Immaginate un po' che negli ultimi vent'anni, periodo in cui ha vissuto il 
suo cammino di vita, di santità, Francesco, in questo iter, ha scritto non 
moltissimo, però un po' ha scritto; se non poteva lui, si faceva aiutare, 
soprattutto nei momenti difficili della sua vita. 

Scrive nelle Lettere a tutto l'Ordine -qui cito fonti francescane- se volete, 
214-221.

 

214-216: L’importanza per Francesco di vivere l'Eucaristia, di avere un 
amore particolare per la Parola, lodare Dio con la Parola, la Parola di Dio, 
l'annuncio della Parola di Dio, ma che deve diventare una Parola che si 
concretizza nelle opere. Ma guarda un po’!… 

Io sto parlando adesso a degli accompagnatori di comunità… e vi dovete 
chiedere, ci dobbiamo chiedere: “ma io, che guido la comunità, che sono 
chiamato per obbedienza -perché il vescovo mi ha dato questo incarico, 
che il parroco, il mio provinciale, mi ha dato questo incarico-, ma questa 
Parola che ho meditato sta diventando vita nella mia vita? perché sennò, 
ragazzi miei, non andiamo da nessuna parte… 

Perché se cominciamo a fare i cappanelli, eccetera, eccetera, dicendo: “la 
Parola di Dio? ma io l'ho spezzata, ho fatto una bella riflessione… ma che 
bello, adesso state tranquilli… No, no! Ma la vedono in me? 


Cioè il luogo concreto deve essere la vita, 

quindi vi state assumendo un ruolo di grande responsabilità. Poi non 
bisogna fare i miracoli, perché i miracoli li fa il Padre Eterno!

Noi ci prestiamo a questo servizio e, se lo viviamo nell'ottica del servizio, 
allora il Signore può operare. 


217: Francesco richiama -corro un po', poi lo ritroverete, potete leggerlo…- 
della riverenza verso il corpo del Signore… 




Della Santa Messa

218-219. un flash, un battito d'ali sulla Santa Messa. Pensate che San 
Francesco desiderava che i frati prendessero Messa tutti i giorni no?, 
vivessero la vita, proprio l'Eucaristia ogni giorno.

E, a proposito di prendere Cristo, di mangiare Cristo, di vivere Cristo, 
l’ascolto della sua Parola, richiamava la riverenza al corpo e al sangue di 
Cristo, desiderando di piacere soltanto al sommo Signore, più che agli 
uomini. Perché dico questo? Mi direte le sappiamo ‘ste cose…  Ma guardate 
che a volte noi rischiamo -succede anche a me- di agire, ma non per 
piacere a lui, al Signore, ma per per piacere agli uomini: cerchiamo la 
compiacenza tante volte!

State attenti, stiamo attenti! Qualche volta diciamo: “chissà se è piaciuta, 
chissà se non sono piaciuto, chissà se…, chissà cosa pensa… Via, via, via 
tutta quella roba lì! 

L'hai fatto per amor di Dio? -Francesco scrive- Basta! 

Allora, se ti vengono tanti tormenti, vuol dire che non l'hai fatto per amor 
di Dio! 

L'uomo, infatti, contamina, a volte calpesta l'agnello di Dio. Qui parla anche 
dell'Eucaristia, a volte, quando la mangiamo, non mangiarla proprio come 
santi dovremmo: ho ricevuto un'Eucaristia, un minimo di raccoglimento, un 
minimo di presenza, lo dico anche a me, sacerdote… eccetera. 

Anche prima di andare all'altare -come diceva Carlo Borromeo- “e 
pensateci un po’! sarete tanti, ma prima di andare all'altare dove fate 
chiacchierate? Oggi cosa facciamo? Leggiamo i social! “Ahh, che Vangelo c’è 
oggi? Ah, ma questo qui lo so”. E vado all’altare così… 

Questi sono gli errori che faccio e che possiamo fare. ➡Non calpestare mai 
la Parola di Dio, l'Eucaristia va presa con un minimo di coscienza, eccetera, 
e di sano discernimento.

 

220: “Ascoltate, fratelli miei.”, parla adesso, cita un momentino la Madonna, 
dice: ricordatevi che Maria ci fa il dono, insieme ai santi, naturalmente, ma 
Maria lo è per eccellenza, ce la mettete lì, Francesco, come modello da 
imitare. 

Maria ci dà la grazia, proprio attraverso la sua minorità, la sua semplicità, 
la sua umiltà, di far sì che l'Eterno Padre entri nella storia: questa storia 
di questa umanità povera: la nostra umanità.

Dice: se Maria, la prima vera discepola, si è fatta povera, in fondo, ha 
accettato un progetto, certamente più grande di lei -pensiamo a San 
Giuseppe; tante volte pensare a San Giuseppe, dico, ragazzi!… 

Maria, che accetta il progetto di Dio: Maria, povera, che ci genera questo 
Dio ricco, che la ricchezza, è l'onnipotente, ma Dio nasce nella povertà.




E allora richiama i sacerdoti e tutti i frati: ma se la povertà, l'umiltà è la 
via percorsa da Dio, caro cristiano, caro frate, questa è la tua strada, non 
confonderti troppo le idee. 

Francesco non era non sempliciotto, però era genuino, schietto, chiaro: 
quando doveva dire certe cose, le diceva, doveva piacere a Dio. 


221: Ancora qui richiama l'umiltà di Cristo nell'Eucaristia, l'umiltà del 
Cristo, la povertà di Cristo nell'Eucaristia, nel presepe eccetera, ci 
richiama il valore della nostra povertà, che deve essere l'elemento del 
nostro cammino. 


Lettere ai fedeli: IL VERBO DEL PADRE (file n°3 nel “bottone”del sito.)


Vi dicevo di quel discorso di Maria, tutti chiamati a vivere da poveri, come 
Gesù, come Maria: spogliazione, kenosi, tanto per dire.

E c'è un'espressione -chiudo cin quell'espressione lì e basta: 


Mi piaceva una nostra guida spirituale che diceva: “vedete a Francesco 
piaceva pensare che quel Gesù cosa ha fatto?… -immaginatevi se 
nevicasse, che bello, no? Bene! -non a Genova, perché sarebbe un 
disastro!-  ma immaginatevi di essere lì: c’è la neve, nevica…che bello il 
candore!- …chi ci anticipa, lascia le orme; allora lui diceva: “mettete i 
vostri piedi nelle orme dell’altro!” 

Il Cristo le ha lasciate le orme -e dico che insieme alle orme di Cristo ci 
sono le orme dei Santi. Siccome siete intelligenti, avete capito tutto… Ok? 
Seguire le orme di Cristo, perché lui è la fonte, quindi seguiamo lui.


Della vita sacramentale e dell’amore del prossimo

  189: una vita sacramentale che deve diventare una vita che ci porta ad 
amare. Quindi, se vivo l'Eucaristia, se medito la Parola, (come don Gianni ha 
detto più volte) devo spezzarla nell’amore, c’è poco da fare! 

Anzi, ti posso garantire che una cartina al tornasole, se sto vivendo 
veramente la fede, se sto vivendo -meglio- il Vangelo, devo guardare come 
amo: guardo le opere, guardo i frutti: che frutto porta quest’albero? 

Che bello, farsi l'esame il coscienza! 

Richiamo una cosa che sappiamo tantissimo, ma non facciamo. Io richiamo il 
valore dell’esame di coscienza; dire: “Signore, oggi ho tentato di vivere a 
tua presenza?, ti ho tenuto presente?, mi ricordo ancora un versetto 



almeno del Vangelo di oggi?, che cosa mi balla dentro adesso che vado a 
dormire? 

Francesco dice: “non andate mai a dormire arrabbiati, pieni di odio, di 
rancore”. Guardate cosa ci circola intorno oggi, ragazzi! Altro che 
camminare per la pace, ragazzi, siamo in un calderone…e noi siamo 
chiamati a essere uomini che credono e sperano che il Signore può con i 
suoi cristiani costruire la pace: il Signore si serve di noi!


Vado all'ultima tappa velocemente, è 

l’Unione Fraterna, 


perché l’ho messa alla fine? Perché vi renderete conto, ci rendiamo conto 
che vivere da fratelli non è facile, lo sapete bene; magari per i preti è più 
facile, ma per noi frati che viviamo insieme e ci annusiamo un po', non è 
facile; come non è facile vivere in famiglia 

Tante volte io ascolto anche tante situazioni familiari e dico: “Signore 
illuminami, dammi una parola che possa aiutare questi anime sante, come   
tento anche io tutti i giorni di portare avanti quella nostra barca”. 


E a proposito di portare avanti questa barca, cito due cose, 


                      LETTERA A UN MINISTRO (file n°4 nel “bottone”del sito.)


Questa è una carta magna, questa è una cartamagna!, guardate, se 
riusciamo a vivere qualcosa di questo, ringraziamo l'eterno Padre!


 


Frate Francesco sta parlando al ministro, al responsabile… -e ogni tanto 
ricordo ai ministri che non sono i ministri con il portafoglio o senza 
portafoglio: i ministri sono i servi- …dice: “ragazzi miei, avete accolto 
questa chiamata di essere servi -come lo saremo, come lo siamo- e il 
Signore vi benedica!… -Francesco li benedice i suoi frati, soprattutto quelli 



che guidano gli altri- …quelle cose che ti impediscono di amare il Signore 
Dio, e ogni persona che ti sarà di ostacolo, siano frati o altri, anche se ti 
percuotessero, anche se ti percuotessero, tutto questo devi ritenere come 
una grazia”. 

Ma quanti problemi, ma quante persone che mi mettono i bastoni tra le 
ruote, ma quante rotture! E magari ti metti adesso a fare l'animatore di 
parrocchiale, ti trovi chi la tira da una parte, chi la tira dall'altra, chi poi 
gli stai simpatico, chi meno, ragazzi miei, fermi tutti! q

questa è grazia: ti mantiene con i piedi per terra, non ti monti la testa: io 
sono l'animatore della parrocchia. Cala, cala Trinchetto!


Ascoltate cosa dice ancora San Francesco ai suoi frati, che serve a tutti: “e 
ama coloro che ti fanno queste cose; amali!” 

Ma come faccio ad amarli? Devo attingere dalla preghiera tutti i giorni, e 
dalla forza dell'Eucaristia, se no, non ce la faccio ad amarli. 

“Non aspettare da loro altro, se non ciò che il Signore ti darà, e in questo 
amali, e non pretendere che siano cristiani migliori”.

 

Qui c'è una nota, una postilla sotto, che mi piace: 


“la volontà, che i fratelli diventino ≪cristiani migliori≫ non è evangelica, se 
è una pretesa che nasce dall'ispirazione egoistica a vivere nella pace.” 

No, no, se è una pretesa mia, di dire che vadano tutti bene, basta, così io 
sono tranquillo, non mi rompono l'anima, no, no, dice, non è evangelica. 
“ Mentre chi si mescola con i peccatori, insieme a Cristo, obbediente e 
crocifisso, ha compiuto un esodo da sé stesso, più radicale di chi si isola in 
un romitorio.

 

Per una settimana Francesco fa anche qui un’esperienza… -andatevelo a 
vedere sulle fonti- In un'esperienza di robitorio ci sono i figli e le madri, 
l'esperienza di Marta e Maria, tanto per dire, perché Francesco prende 
sempre tutto dal Vangelo: “allora -dice Francesco-, a un certo punto, 
questa esperienza, ti deve portare a diventare capace di amore, perché se 
non ami nella concretezza, proprio così… non perché se non ti rompo le 
scatole, così va tutto bene! no, no, no: amali ancora di più quelli lì! 

Io dico, ma non è facile eh! Ripeto, ci vuole la preghiera tutti i giorni e le 
Eucaristia, se no li mandi al diavolo! 







Dice ancora, “questo vale più di un romitorio”; e in questo voglio conoscere 
se tu ami il Signore, e cioè che non ci sia mai alcun frate al mondo, che 
abbia peccato quanto poteva peccare, il quale, dopo aver visto i tuoi occhi, 
se ne torni via senza il tuo perdono misericordioso”. 

Caspita, ma con tutto quello che mi ha fatto, ma come faccio ad avere 
misericordia? Pensa cosa ha fatto lui, il Cristo; e come lui mi perdona, io, 
che seguo una comunità, devo avere coraggio di perdonare e di avere 
misericordia “se egli lo chiede”. 


Guardate qui com'è forte:

“e se non chiedesse misericordia… -perché magari uno si chiude dentro 
nel suo “presumin” dite voi, nel suo orgoglio: “gliela faccio pagare adesso, a 
te te la faccio pagare, stai tranquillo, ti arrangi- …e se lui non la 
chiedesse, chiedi tu a lui se vuole misericordia. E se, in seguito, mille volte 
peccasse davanti ai tuoi occhi, amalo più di me per questo: che tu possa 
attirarlo al Signore; e abbi sempre misericordia di tali fratelli”.


 

       


(file n°5 nel 
“bottone”del sito.)




Quando lo scrive questo… -fonti francescane, brevissimo, 132-135- …
quando che Francesco lo scrive? Questo Testamento di Siena, lo scrive 
nell'aprile e maggio, Francesco quando è morto? Fra il 3 e 4 ottobre? 

Bene, qui siamo all'aprile del 1226, un po' di mesi prima; pensate, ha avuto 
uno sgotto di sangue, pensava che ormai era la fine… 

“Il Signore l'è chì”, allora chiama alcuni dei suoi fedelissimi: “ scrivi ste 
robe qua!” Quattro righe, eh!

State attenti come è sintetico Francesco e ricordate che in tutti i suoi 
scritti benedice tutti i suoi frati; bene-dice, anche quelli che gli rompono 
le scatole e ce ne sono stati tanti! 

“Scrivi che benedico tutti i miei frati, che sono ora in questa Religione 
bellissimo e quelli che vi entreranno sino alla fine del mondo, brevemente 
manifesto ai miei fratelli la mia volontà di dire queste tre parole:


 

sempre si amino gli uni gli altri: l’amore; 


sempre amino e osservino nostra signora la santa povertà;

povertà, libertà, distacco dai luoghi, eccetera, perché ti permette più 
facilmente di vivere nella logica del Vangelo, 


sempre fedeli alla madre Chiesa; 


vedete, per non cadere nell'eresia, tre cose gli ha ricordato, ve ne rendete 
conto?


Adesso però ho una bomba: qual è il frate perfetto? 

Francesco c'era il rischio che dicesse: ragazzi, guardate me, come vivo… 

No, no, San Francesco riconosce… pensate, alla fine della vita, riconosce di 
essere il più grande peccatore. 

Allora vi ho messo questa chicca, secondo me, 


   è una delle biografie di San Francesco 
(file n°6 nel “bottone”del sito.)







Dice così: pensava tra sé quella qualità e virtù di cui doveva essere ornato 
un buon frate minore.


Qual è il vero frate perfetto? 

E diceva che sarebbe buon frate minore colui che riunisse in sé la vita 

e le attitudini dei seguenti santi frati:  


La fede di frate Bernardo, 

che la ebbe in modo perfettissimo insieme con l'amore della povertà; 


oltre a quello la semplicità, la purità di frate Leone, 


la cortesia di frate Angelo, 


il buon senso di frate Masseo, 


la mente elevata nella contemplazione di frate Giglio, 

 


la virtuosa, incessante orazione di frate Ruffino, 


la pazienza di frate Ginepro, 


la robustezza fisica e spirituale del frate Giovanni delle Lodi, 


la carità di frate Ruggero. 


Secondo voi chi era veramente il frate perfetto? 


La Comunità.

 


Dieci e lode, avete capito tutto! 

Quindi che bello, allora: 


non perché io sono animatore di comunità, sono io al centro, 

perché la forza si vede della comunità se c'è una buona comunione, 


se c'è una buona relazione, 

 se si ha il coraggio di perdonarci, eccetera, eccetera, eccetera. 


Allora, io ho chiuso tutto il mio sproloquio, però prima voglio leggere 
insieme a voi questa “preghiera semplice”; vi dico due parole sulla 
preghiera semplice.




Questa è una preghiera che nasce nel novecento, all'inizio del novecento, 
probabilmente da amanti, studiosi anche della parola di Francesco, 
dell'esempio di Francesco, eccetera, però mi sembra che renda molto lo 
spirito francescano.






Proprio un flash e chiudo:

 

Vedete che dice: “Oh Signore, fa di me uno strumento della tua pace”.

Non è che io parlo di pace. 

Essere strumento vuol dire che con la mia vita, cerco di seminare la pace.

E, nella logica del saluto francescano, è una pace che si incarna in opere 
buone, nel fare il bene. 

Dando il primo posto sempre a Cristo.

Grazie!


